
Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden 139 

WALTRAUD HERBSTRITH 

Edith Steins prophetische Vision der Orden 

Das Zurückgehen des Interesses am Ordens­
beruf muß Gründe haben. Edith Stein 
bemühte sich darum, die Ausgrenzung der 
Orden aus der Welt und die mangelnde Be­
reitschaft zum Miteinander zu überwinden. 
Nach Auffassung der Autorin, Mitglied des 
Ordens der Karmelitinnen, ist dieser Weg 
fortzusetzen, um den Orden die Bedeutung, 
die ihnen in der Kirche an sich zukommt, 
zurückzugewinnen. (Redaktion) 

1. Zur Rolle der Orden 

Wenn bei Fragen des Glaubens, der Nach­
folge Jesu in den Orden nicht mehr ange­
fragt wird, so sicherlich, weil manches im 
Lebensstil mehr die Distanz zu den Mit­
menschen als das Miteinander betont. 
Vielleicht schlossen in früheren Jahrhun­
derten manche Formen der sogenannten 
Trennung von der Welt das Miteinander 
nicht aus, weil noch ein christlicher Kon­
sens das gesellschaftliche Leben prägte. 
Heute jedoch können überholte Lebens­
formen verfremden, den eigentlichen 
Auftrag, zu dem Frauen und Männer in 
den Ordensgemeinschaften berufen sind, 
verdunkeln. Früher wußten die Men­
schen, was ein Kloster bedeutet, heute 
sind Ordensleute oft zu Randsiedlern ge­
worden. 
So können sich manchmal sehr eigenar­
tige Auffassungen vom Ordensleben bil­
den, die durch antiquierte Filme noch ver­
stärkt werden. Dazu gehören Rollen wie: 
die böse Oberin, mangelnde Entfaltung 
der individuellen Anlagen der Schwe­
stern, Gehorsamsproben, Unselbständig-

keit, überholtes Frauenbild. Teresa von 
A vila, die spanische Mystikerin und Klo­
stergründerin, stellte schon im 16. Jahr­
hundert humorvoll fest, Menschen, die 
nicht im Orden leben, wüßten immer am 
besten, wie sich Ordensleute zu verhalten 
hätten. Diese Kritiker haben oft eine Vor­
stellung von Sühne oder Vollkommenheit, 
die sie selbst nicht leben können. 
Teresa von Avila, in deren Orden die Phi­
losophin Edith Stein 1933 eintrat, hat si­
cher zur Humanisierung des Ordensie­
bens beigetragen. Ihr teresianischer 
Humanismus wurde im Karmel zwar 
nicht immer gelebt, ging aber auch nicht 
ganz verloren. Die Franziskanerinnen in 
Sevilla waren entzückt über die Mensch­
lichkeit und Natürlichkeit Teresas. "Ge­
lobt sei Gott", sagten sie, "der uns eine 
Heilige sehen ließ, die wir alle nachahmen 
können. Sie spricht, schläft und ißt wie wir 
und ist im Umgang nicht umständlich 
und nicht honigfließenden Geistes."1 
Teresa durchbrach das Klischee eines 
falschen Vollkommenheitsdenkens, das 
Priestern und Ordensleuten umso mehr 
Bedeutung beimaß, je unnatürlicher und 
vom konkreten Leben entfernter sie wa­
ren. Teresa entdeckte für das Christliche 
wie für das Ordensleben den "armen 
Christus", dem sie nachfolgen wollte wie 
die ersten Frauen und Männer um Jesus. 
Angeregt von ihren franziskanischen 
Freunden erkannte sie, daß den Menschen 
nichts so sehr von der Liebe zu Gott und 
seinen Mitmenschen trennt wie sein Be­
harren auf Reichtum, Ehre und Macht. 
Man hat oft gestaunt, wieso Edith Stein, 

in: W. Herbstrith, Teresa von Avila, Die erste Kirchenlehrerin, Kaffke, München 41981, 
5.108. 



140 Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden 

die im Sommer 1921 nahe daran war, in 
die lutherische Kirche einzutreten, plötz­
lich, nach einer nächtlichen Lektüre der 
Lebensbeschreibung Teresas von Avila, 
sich entschloß, katholisch zu werden. Von 
da an war auch der Orden ein Ideal ihres 
Lebens. Vielleicht hat Edith Steins großzü­
gige und tolerante Persönlichkeit in der 
menschlichen Unmittelbarkeit und Natür­
lichkeit Teresas eine Geistesverwandte ge­
funden. Teresa kennt keine engen Gottes­
bilder. Ihr Sprechen mit Gott, mit Jesus, ist 
so natürlich und unbefangen, wie sie es zu 
den Mitmenschen war. Das Kloster ist für 
Teresa nicht in erster Linie ein Ort der 
Sühne und Kasteiung, in dem man unge­
heizt und gesundheitsschädigend lebt. 
Das Kloster ist für sie ein Ort der Begeg­
nung mit Jesus in schweigendem und ge­
meinsamem Gebet, in schwesterlicher 
Liebe, in freundschaftlichen Beziehungen 
zu Männern und Frauen ihrer Zeit. Das 
Kloster ist ein Ort der Armut, des Loslas­
sens, um der Liebe zu Jesus und zu den 
Menschen nichts vorzuziehen. Wahr­
scheinlich hat Edith Stein bei Teresa be­
sonders angezogen, daß sie nicht zwei 
Klassen von Schwestern wünschte. Alle 
sollten gleich sein, die Priorin für die 
Hausarbeiten ebenso wie die anderen ein­
geteilt werden. 
Erzabt Raphael Walzer, jahrelang Edith 
Steins geistlicher Begleiter, berichtet, er 
habe Edith Steins modeme Idee über das 
eine Mönchtum zunächst gar nicht begrif­
fen. Längst vor dem Konzil hatte Edith 
Stein ihm dargelegt, es ginge in den Män­
nerklöstern nicht um die Klassifizierung 
Laienbrüder oder Priestermönche, son­
dern um eine brüderliche Erziehung zum 
einen Mönchtum. Erst Jahre nach ihrem 
Tod, gesteht Walzer, habe er eingesehen, 

daß im Sinne Edith Steins in den Klöstern 
eine neue geschwisterliche Haltung, vor 
allem in der Ausbildung, wachsen 
müsse.2 

Uta von Bodman, Kollegin und Freundin 
Edith Steins an den Lehranstalten der Do­
minikanerinnen in Speyer, bestätigt die 
Erinnerungen Erzabt Walzers. Edith Stein 
habe in den Frauenklöstern keine Tren­
nung zwischen Chor- und Laienschwe­
stern gewünscht, sie habe sich besonders 
aufgeregt, wenn dieser Unterschied schon 
in der Kleidung sichtbar war.3 

Einer von Edith Steins Studienfreunden, 
der polnische Philosoph Roman Ingarden, 
schreibt, Edith Stein habe nicht nur in 
ihren philosophischen Arbeiten über ein 
gut funktionierendes Zusammenleben im 
Staat geschrieben, sondern sie hätte auch 
für sich persönlich eine Gemeinschaft von 
Menschen gesucht, in der sie Liebe und 
Freundschaft leben konnte. Der Kreis der 
Phänomenologen um Edmund Husserl 
war für sie, die suchende Studentin und 
Doktorandin, zunächst dieses Lebenseie­
ment. Im 1. Weltkrieg schrieb Edith Stein 
an Ingarden, "ob sie eigentlich das Recht 
habe, sich mit Philosophie und solchen 
dummen Sachen zu beschäftigen, wenn 
Leute sterben, wenn man ihnen helfen 
sollte."4 
Da Edith Stein nicht an die Front konnte, 
unterbrach sie ihre Vorbereitungen für 
das Staatsexamen und leistete intensive 
Arbeit an schwer verwundeten und ster­
benden Soldaten im Lazarett in Mährisch­
Weißkirchen. Nach der Begegnung mit 
Teresa von Avila suchte Edith Stein im 
Karmelorden eine Zelle gleichgesinnter 
Menschen, die sich für wesentliche Ziele 
in der Menschheit einsetzen: Frieden und 
Versöhnung. 

2 R. Walzer, E. Stein, in: Waltraud Herbstrith (Hg.), Edith Stein - eine große Glaubenszeugin, Leben, Neue 
Dokumente, Philosophie, Plöger, Annweiler /Essen 1986, S. 139f. 

3 U. von Bodman, in: W. Herbstrith, Edith Stein, Suche nach Gott, Butzon u. Bercker, Kevelaer 1987, S. 54f. 
4 in: W. Herbstrith, Das wahre Gesicht Edith Steins, Kaffke, Aschaffenburg 61987, S. 137. 



Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden' 141 

1932 sagte Edith Stein in einer ihrer Vorle­
sungen in Münster: 

"Wir haben heute eine neue Blüte des OrdensIe­
bens; d. h. zunächst eine starke, äußere Zunahme, 
sowohl Zudrang zu den alten Orden und religiö­
sen Genossenschaften als Neubegründung einer 
Fülle von verschiedenen Kongregationen mit zeit­
gemäßen Sonderzielen, namentlich caritativer 
Art, sodann aber auch überall in den alten Orden 
ein Ringen um geistige Erneuerung und Vertie­
fung. Charakteristisch für unsere Zeit aber scheint 
mir, daß der Zug zur ungeteilten Hingabe an den 
Dienst des Herrn weitgehend sich nicht als Ruf 
zum Ordensleben gibt, daß wir eine immer stärker 
werdende rnilitia Christi im weltlichen Kleid be­
kommen, teils Einsame, die an ihrem Posten im 
Haus oder in einern sogenannten ,weltlichen' Be­
ruf in innerer Verbundenheit mit dem Herrn leben 
und ihr gesamtes Wirken von da aus gestalten. 
Teils solche, die sich mit Gleichgerichteten zu 
einer Art regulierten Lebens zusammengeschlos­
sen haben, ohne nach außen kenntlich zu sein. Sie 
alle haben einen festen Punkt gefunden, von dem 
aus sie die Auseinandersetzung mit all den bren­
nenden Zeitfragen in Angriff nehmen."5 

Edith Stein hatte jahrelang nach einem Ort 
gesucht, von dem aus sie die anstehenden 
Probleme der Zeit lösen konnte. Ihre Kol­
legen und Freundinnen schildern sie als 
dialogfähig, immer bereit zu helfen, im­
mer voll Ideen, etwas gemeinsam mit 
Gleichgesinnten zu unternehmen. Als 
junge, jüdische Frau hatte sie in ihren Le­
bensentwurf eine glückliche Ehe als 
selbstverständlich einbezogen. Nach der 
Konversion sehnte sie sich nach der Ge­
meinschaft im Orden. Durch Rücksicht 
auf ihre jüdische Familie versagte sie sich 
den Eintritt in den Orden, und wäre sicher 
auch 1933 noch nicht eingetreten, wenn 
nicht die Nationalsozialisten sie gezwun­
gen hätten, ihre Dozentur am Deutschen 
Institut für wissenschaftliche Pädagogik 
in Münster aufzugeben. Wie tief Edith 
Stein mit dem Ordensleben innerlich ver­
bunden war, zeigen folgende Aussagen: 

"In selbstvergessener Liebe sich Gott restlos hin­
zugeben, das eigene Leben enden zu lassen, um 
für Gottes Leben in sich Raum zu schaffen, ist Mo­
tiv, Prinzip und Ziel des Ordenslebens. Je voll­
kommener das verwirklicht wird, desto reicheres 
göttliches Leben füllt die Seele. Göttliches Leben 
aber ist Liebe, überströmende, unbedürftige, frei 
sich verschenkende Liebe: Liebe, die sich erbar­
mend zu jedem bedürftigen Wesen herabneigt; 
Liebe, die Krankes heilt und Totes zum Leben er­
weckt; Liebe, die hütet und hegt, ernährt, lehrt 
und bildet; Liebe, die mit den Trauernden trauert 
und mit den Fröhlichen fröhlich ist; die jedem We­
sen dienstbar wird, damit es das werde, wozu es 
der Vater bestimmt hat; mit einern Wort: die Liebe 
des göttlichen Herzens. Sich liebend hinzugeben, 
ganz eines Andern Eigentum zu werden und die­
sen andern ganz zu besitzen, ist tiefes Verlangen 
des weiblichen Herzens. Darin faßt sich die Ein­
stellung auf das Persönliche und auf das Ganze 
zusammen, die uns als spezifisch weiblich er­
schien. Wo diese Hingabe einern Menschen ge­
genüber erfolgt, ist sie eine verkehrte Selbstpreis­
gabe, eine Versklavung und zugleich ein 
unberechtigter Anspruch, den kein Mensch erfül­
len kann. Nur Gott kann eines Menschen Hingabe 
ganz empfangen und so empfangen, daß der 
Mensch seine Seele nicht verliert, sondern ge­
winnt. Und nur Gott kann sich selbst einern Men­
schen so schenken, daß er dessen Wesen ganz aus­
füllt und dabei von sich nichts verliert."6 

Welch positives Gottesbild spricht aus 
diesen Worten Edith Steins und welch ein 
Selbstbewußtsein als Frau! Diesem Selbst­
bewußtsein entspricht, daß sie in der Drei­
faltigkeit Gottes, die in rein männlichen 
Begriffen vorgetragen wurde, die weibli­
che Komponente sucht. Das innertrinitari­
sche Geschehen erhält weibliche Züge. 
Die dienende Liebe, die man besonders 
der Frau zuschrieb, ist für Edith Stein "Ab­
bild der Gottheit". 

"Dienende Liebe ist Beistand, der allen Geschöp­
fen zu Hilfe kommt, sie zur Vollendung zu führen. 
Das ist aber der Titel, der dem Heiligen Geist ge­
geben wird. So könnten wir im Geiste Gottes, der 
ausgegossen ist über alle Kreatur, das Urbild 
weiblichen Seins sehen."7 

E. Stein, Die Frau, Ihre Aufgabe nach Natur und Gnade, Bd. V d. Ges. Werke. Herder, Freiburg 1959, 
5.101/2. 
Ebd.,S.l1 
Ebd.,S.151 



142 Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden 

Edith Stein gebrauchte schon damals für 
die Erziehung der jungen Menschen in 
Ordensschulen den Begriff "geschwister­
liches Zusammenleben". Sie war für fami­
lienorientierte Erziehung, d. h., sie wollte 
weibliche und männliche Elemente in der 
Erziehung harmonisch verbunden wis­
sen. Was für die Frauen in den 20er Jahren 
erkämpft werden mußte, besonders im 
kirchlichen Bereich, sich frei für einen Be­
ruf zu entscheiden, sah Edith Stein zumin­
dest in den Ordensschulen gewährleistet. 
Sie holte geschichtlich weit aus, um ihren 
Zuhörerinnen und Zuhörern klar zu ma­
chen, daß Frauen als Erzieherinnen und 
Lehrerinnen immer schon berufstätig in 
der Kirche waren. 

"Die Bildung der Jugend ist zu allen Zeiten ein Le­
bensinteresse der Kirche gewesen, und immer hat 
ihre Fürsorge auch die weibliche Jugend mitum­
faßt. Jede großzügige Missionstätigkeit, die des hl. 
Bonifatius wie die der Gegenwart, arbeitet mit 
weiblichen Kräften zur Heranbildung der weibli­
chen Jugend. Und immer, wenn der Glaube durch 
feindliche Mächte bedroht ist, sehen wir in der Ab­
wehr die Erziehungsarbeit gottgeweihter Frauen 
eine bedeutsame Rolle spielen. Als St. Dominikus 
seinen Kampf gegen den Irrglauben in Südfrank­
reich begann, begründete er als ersten Stützpunkt 
dafür das Missionswerk zu Prouille, wo glaubens­
eifrige Frauen nicht nur durch ihr Gebet die Arbeit 
der wandernden Predigerbrüder unterstützten 
und ihnen gelegentlich eine Heimstätte boten, 
sondern auch in ihrem Geist die Töchter des Adels 
zu erziehen suchten, um den entsprechenden 
Bemühuns.en albigensischer Frauen entgegenzu­
arbeiten. Ahnlich ist der Erziel}ungsorden der 
Mary Ward als ein Werkzeug der Gegenreforma­
tion entstanden und hat an der ihm geistesver­
wandten Gesellschaft Jesu eine wirksame Stütze 
gefunden. Und in den letzten Jahrzehnten haben 
weitblickende Priester und Prälaten die weibli­
chen Ordensgenossenschaften, die sich mit Schule 
und Erziehung befassen, vielfach angeregt, ihre 
Mitglieder mit allen Mitteln moderner wissen­
schaftlicher und pädagogischer Durchbildung 
auszurüsten, um den staatlichen Anforderungen 
genügen zu können. So ist schon 1899 das Colle­
gium Marianum in Münster i. W. gegründet wor­
den, um Klosterfrauen aus den Lehrorden eine 

Ebd., S. 18/19 

akademische Ausbildung zu ermöglichen. Aus 
ähnlichen Motiven ist die Arbeitgemeinschaft klö­
sterlicher Bildungsanstalten in Bayern ins Leben 
gerufen worden. "8 

Wir sehen, daß Edith Stein in ihren Forde­
rungen eine Vorläuferin des 2. Vatikani­
schen Konzils ist. Wir haben seither ein 
neues Verständnis von Ökumene gelernt, 
und manche Kampftöne Edith Steins sind 
heute einer anderen, versöhnlicheren 
Sprache gewichen. Entscheidend für uns 
ist, daß Edith Stein in der damaligen Be­
wußtseinslage der Kirche die Werte 
selbständiger Frauenarbeit betont, sei es 
innerhalb oder außerhalb der Orden. Was 
sie dringend für die Frauen in beiden Be­
reichen wünscht, ist eine Ausbildung nach 
den modernsten Erkenntnissen der jewei­
ligenZeit. 
Edith Stein wollte in den 20er und 30er 
Jahren die Frau aus ihrer passiven Rolle in 
Kirche und Gesellschaft herausholen. Sie 
erwartete von ihr Mitdenken und Mithan­
deln in Kirche und Staat, den veränderten 
Verhältnissen entsprechend. Entschieden 
lehnte sie ein uniformes, gleichgemachtes 
Menschenbild ab, sei es im Kloster oder in 
der Politik. Sie war für eine individuelle 
Ausbildung jeder einzelnen Frau, sie war 
für schöpferische Entfaltung, nicht für Un­
terdrückung im Namen einer falschen De­
mut. Edith Stein wollte jede Frau stärken 
in ihrer Selbstentfaltung, ihrem persona­
len Selbststand. Erst 30 Jahre nach ihren 
Forderungen griffen die Klöster im Zuge 
der Reformen des 2. Vatikanischen Kon­
zils diese Impulse auf. 
"Die Nachkriegsjahre", sagt Edith Stein, "haben 
mit steigender Deutlichkeit gezeigt, daß nicht nur 
Privatleben und Staatsleben auf Gedeih und Ver­
derb miteinander verkettet sind, sondern auch das 
Leben des einzelnen Volkes und Staates mit dem 
der anderen. 

Die Völker Europas, die im Weltkrieg auf Leben 
und Tod miteinander gerungen haben, sind mit­
einander gestürzt, und bei allen schafften die har-



Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden 143 

ten Tatsachen der Not der Einsicht Raum, daß sie 
nur miteinander wieder einen Aufstieg ermögli­
chen können. Ob die Bemühungen um eine Politik 
der Verständigung allmählich über die starken 
Gegenströmungen Herr werden, vermag nie­
mand mit Sicherheit vorauszusagen. Daß es eine 
Frage ist, die die Frauen nahe angeht, liegt auf der 
Hand. Wenn es Frauenberuf ist, das Leben zu hü­
ten, die Familie zusammenzuhalten, so ist es für 
sie nicht gleichgültig, ob Staats- und Völkerleben 
Formen annehmen, die den Familien Gedeihen 
und der Jugend eine Zukunft ermöglichen oder 
nicht.',g 

Edith Stein hat sich als Europäerin gefühlt. 
Ihre Vorträge in Deutschland, Frankreich, 
der Schweiz, Österreich, ihre Besuche in 
der Tschechoslowakei, ihr Verwurzeltsein 
im Osten Deutschlands, ihre letzten Le­
bensjahre in Holland, diese Beweglichkeit 
in ihrem Leben trug dazu bei, ihren Blick 
über die Grenzen des eigenen Volkes of­
fen zu halten. Dazu hatte sie, durch die 
Flucht ihrer Geschwister vor Nazi­
Deutschland, Briefkontakte nach Nord­
und Südamerika, nach Israel und anderen 
Ländern. Im Gebet war sie innerlich über­
all präsent. Dies kommt in einem Vortrag 
zum Ausdruck, den sie in Holland für ihre 
Priorin verfaßte: 

"Ihm (dem Herrn) verbunden, bist du allgegen­
wärtig wie er. Nicht hier oder dort kannst du hel­
fen, wie der Arzt, die Krankenschwester, der Prie­
ster. An allen Fronten, an allen Stätten des 
Jammers kannst du sein in der Kraft des Kreuzes. 
Überallhin trägt dich deine erbarmende Liebe, die 
Liebe aus dem göttlichen Herzen. "10 

Was Edith Stein in den Jahren der kom­
menden braunen Machthaber vor 1933 ge­
fürchtet hatte, wurde eine brutale Wirk­
lichkeit, der sie selbst zum Opfer fiel. Die 
grausame Wirklichkeit der Judenverfol­
gung und Kriegsverbrechen übertraf alle 
ihre Vorahnungen. Darum ihre unent­
wegte Mahnung an die Frauen, sich aktiv 
in Politik und Kirche einzusetzen. Sie war 
erschüttert, als sie entdeckte, daß Bischöfe 

9 Ebd., S. 18/19 
10 Das wahre Gesicht Edith Steins (s. Nr. 4), S. 156 

und Mitschwestern im Karmel Hitler und 
seine Machenschaften nicht genügend 
durchschauten. Der in der Kirche verbrei­
tete Antijudaismus lähmte die Christen, 
ihren verfolgten jüdischen Brüdern und 
Schwestern hinreichend beizustehen. 

2. Ein neues Bewußtsein von 
Gemeinschaft 

60 Jahre nach Edith Steins Vorträgen an 
die Frauen und 26 Jahre nach dem 2. Vati­
kanischen Konzil sind wir heute sensibler 
geworden für das Füreinander und Mit­
einander der Menschen in den verschiede­
nen Kirchen und Religionen. Seit dem 2. 
Vatikanischen Konzil ist ein neues Ge­
meinschaftsbewußtsein erwacht. Papst Jo­
hannes XXIII. ließ nicht nur die antijudai­
stische Stelle in der Karfreitagsliturgie 
streichen, die jeden mithörenden Juden 
verletzen mußte, er hat auch mit den Kon­
zilsvätern aufgezeigt, daß jedem Christen 
das ganze Evangelium aufgetragen ist. 
Alle Getauften sind zur Heiligkeit geru­
fen, nicht nur die Ordensleute. Was Edith 
Stein vorausgedacht und gewünscht 
hatte, wurde jetzt Wirklichkeit. Die Kon­
zilsväter riefen zu Verständnis und Liebe 
zu den anderen Religionen auf, ein neues 
ökumenisches Lebensgefühl erwachte, die 
Polarisierung zwischen Ordensleuten und 
Christen "in der Welt" wurde abgebaut. 
Das Konzil regte die Orden an, das Cha­
risma ihrer Gründerinnen und Gründer 
neu zu überdenken, es auf die Erforder­
nisse unserer heutigen Zeit hin zu überset­
zen. In vielen Klöstern erwachte ein Mit­
einander-Beten, ein Miteinander-Handeln 
in neuen, freundschaftlichen Formen. Eine 
überholte Askese, die sich nicht auf die 
Gründergestalten berufen kann, die zu 
sehr das Individuum betonte, dessen Un­
mittelbarkeit zu Gott, ohne die anthropo-



144 Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden 

logischen und psychologischen Gesetze 
des Miteinander zu beachten, wurde ab­
gelöst von einem neuen Denken des ge­
meinsamen Suchens nach der Wahrheit, 
von einem neuen Lebensstil. Teresa von 
Avila hatte diese neue Form des Umgangs 
mit den Worten umschrieben: ,Ihr sollt 
miteinander umgehen wie Freundinnen, 
wie Schwestern.' 
Theologisch wurde die Mensch-werdung 
Gottes in Jesus von Nazaret wieder ernst­
genommen. Auch dies hatten Teresa von 
A vila und Therese von Lisieux schon ge­
fordert. Jesus wurde der Freund, der Part­
ner, der Bruder. Nur auf dieser wiederge­
fundenen Basis der Menschlichkeit im 
Sinne der Urkirche konnten die Ordens­
gelübde Armut, Ehelosigkeit um des 
Himmelreiches willen, Gehorsam als das 
gemeinsame Suchen nach dem Willen 
Gottes wieder glaubwürdig erscheinen. 
Johann Baptist Metz sagt über den Le­
bensstil der Orden: 

"Armut als evangelische Tugend ist der Protest 
gegen die Diktatur des Habens, des Besitzens und 
der reinen Selbstbehauptung. Sie drängt in die 
praktische Solidarität mit jenen Armen, für die Ar­
mut gerade keine Tugend, sondern Lebenssitua­
tion und gesellschaftliche Zumutung ist. Ehelosig­
keit als evangelische Tugend ist Ausdruck 
radikalen Ergriffenseins und unabfindbarer Sehn­
sucht nach dem Tag des Herrn. Sie drängt in die 
helfende Solidarität mit jenen Ehelosen, für die 
Ehelosigkeit, sprich Einsamkeit, sprich: keinen 
Menschen haben, gerade keine Tugend ist, son­
dern Lebensschicksal. Sie drängt zu den in Erwar­
tungslosigkeit und Resignation Eingeschlossenen. 
Gehorsam als evangelische Tugend ist die radi­
kale, unkalkulierbare Auslieferung des Lebens an 
Gott den Vater, der erhebt und befreit. Er drängt 
in die praktische Nähe zu denen, für die Gehor­
sam gerade keine Tugend, sondern Zeichen der 
Unterdrückung, der Bevormundung und Ent­
mündigung ist. ,m 

Schon als Studienrätin in Speyer lebte 
Edith Stein sehr anspruchslos. Alles Ent-

behrliche ließ sie den Armen in der Stadt 
zukommen. Arm Christus nachfolgen 
hieß für sie teilen, hergeben. Bischof Hem­
merle hat diese Armut einmal so formu­
liert: 

"Auf kaum einen anderen Punkt werden junge 
Menschen so kritisch achten wie darauf, wie Or­
densleute ihre Armut leben. Armut läßt los, indem 
sie gibt, und nicht, indem sie spart. Armut ist nicht 
Sparsamkeit, sondern heißt geben, teilen, loslas­
sen für . . . Armut ist nichts Negatives, sondern 
sie wirkt überzeugend in dem Maße, in welchem 
sie positiv Gestalt gewinnt, Stil bildet, Stil des ,An­
ders Leben' ... Alles zusammenlegen, mit an­
dem seine Ausgaben planen, nichts sich leisten, 
was man nicht in der gegenseitigen communio be­
sprochen hat."12 

Auch in einem anderen Punkt war Edith 
Stein ihrer Zeit voraus. In den Frauenklö­
stern war es jahrhundertelang üblich, daß 
die Schwestern in einem Oratorium ihre 
Gebete verrichten mußten, wo von Besu­
chern her keine Möglichkeit zum Mitbe­
ten war. Edith Stein gefiel dies nicht. Sie 
wußte, daß man Beten durch Mitbeten 
lernt und bat die Dominikanerinnen, ob 
sie ihr Oratorium nicht für die Studentin­
nen und Schülerinnen öffnen könnten. Sie 
erhielt eine abschlägige Anwort. 
Heute, da der Nachwuchs in den Klöstern 
abnimmt, erkennen wir die Notwendig­
keit geistlicher Einübung. Die jungen 
Menschen kommen häufig aus Familien, 
die wenig religiös sozialisiert sind. So 
müssen Ordensfrauen und Ordensmän­
ner lernen, ihr geistliches Tun mit den Su­
chenden zu teilen. Dieses geistliche Teilen 
darf nicht behindert werden durch über­
holte Schutzmaßnahmen für Frauen. 
Will die Kirche heute und morgen überle­
ben, muß sie die Menschen in ihrer heuti­
gen Anthropologie ernst nehmen. Gisbert 
Greshake sagt, wenn junge Menschen be­
tonen: ,Jesus ja, Kirche nein', so könne 

11 J. B. Metz, Zeit der Orden?, Zur Mystik und Politik der Nachfolge, Herder, Freiburg 1977, S. 94/95 
12 K. Hemmerle, Orden und Jugend im Lebensraum der Kirche, in: Ordenskorrespondenz, 21 Jg. 1980, Heft 

1, S. 21 



Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden 145 

solch ein Schlagwort nur entstehen, weil 
sie nicht mehr entdecken, was Kirche mit 
Jesus zu tun hat. 

"Darum ist der vorzüglichste Dienst, dessen die 
Kirche von Seiten der Orden bedarf, daß in den 
Orden von den MeI\SChen Kirche entdeckt werden 
kann, Gemeinden des Glaubens und des Gebets, 
Gemeinden der Versöhnung und der Bruderliebe, 
Gemeinden, in denen man gemeinschaftlich dem 
Herrn folgt. Es ist doch mehr als merkwürdig, daß 
in einer Zeit, in der, wie kaum sonst zuvor, Ju­
gendliche danach Ausschau halten, gemeinsam 
zu leben bis hin zu einem Leben in der ,Kom­
mune', Orden nicht gefragt sind. Denn selbst in 
diesem Wunsch nach einer Kommune kann das 
Verlangen nach einer echten vita communis zum 
Ausdruck kommen, die oft von hohen Idealen ge­
tragen ist und sich vielleicht deshalb so unchrist­
lich gibt, weil sie im Raum der Kirche nicht genü­
gend Heimatrecht bekommt."13 

Norbert Lohfink gibt in seinem Buch "Ge­
schmack der Hoffnung" den Rat, Orden, 
die mit großen Projekten belastet sind und 
nach außen nur noch als Funktionsbetrieb 
erscheinen, sollten diese Werke abstoßen, 
damit ihre Mitglieder frei würden, kleine 
spirituelle Zellen zu bilden, in denen für 
Suchende geistliches Leben sichtbar und 
nachahmbar werde. 
Als der hl. Klemens v. Alexandrien ge­
fragt wurde, wie er Menschen für Christus 
gewinne, antwortete er: ,Ich lade sie einige 
Zeit ein, mit mir zu leben.' Dieses Selbst­
bewußtsein ist neu zu gewinnen. Es sind 
Ansätze dazu da in den älteren und neuen 
Orden. Aber es sind nicht genug. Im Sinne 
Edith Steins könnten auch heute Orden 
Zukunft haben, wenn sie Zellen von 
Gleichgesinnten bilden, in denen Men­
schen Kirche wiederentdecken können. 
Teresa von Avila hat schon im 16. Jahr­
hundert die kleine Zelle, die kleine 
Gruppe betont, die sich wie die Jüngerin­
nen und Jünger um Jesus schart. 
Kardinal Höffner sagte einmal im Ge-

spräch, die Kirche wird nur überleben 
durch Bildung kleiner Zellen. 

"Der Zelle", schreibt er, "kommt eine doppelte Be­
deutung zu. Sie schließt Gleichgesinnte zu einer 
Gemeinschaft zusammen und gibt dem Einzelnen 
einen festen Halt. Sie wirkt apostolisch auf das je­
weilige Milieu. Das Leitbild der Zelle ist nicht die 
Arche: ,Mache dir eine Arche, . . . verpiche sie in­
nen und außen mit Harz' . . . Das Zeichen der 
missionarischen Zelle ist der Sauerteig . . . Chri­
stus hat nach diesem Gesetz des Sauerteigs gehan­
delt. Aus der großen Zahl derer, die ilun folgten, 
wählte er zweiundsiebzig Jünger und den noch 
engeren Kreis der zwölf Apostel aus. Er ging mit 
ihnen in die Einsamkeit. Er nahm sie in seine per­
sönliche Schule. Er formte sie innerlich um. Dann 
sandte er sie aus, wie auch der Sauerteig, wenn 
der innere Umformungsprozeß vollendet ist, in 
das Mehl gehört, nicht daneben. Die Gemeinschaft 
Gleichgesinnter lebt mitten in der Welt. Ihr Sinn­
bild ist die Oase, die mitten in der Wüste liegt und 
ihren Sandstürmen ausgesetzt ist. "14 

Edith Stein wünschte in ihren Vorträgen, 
Ordensleute und Erzieherinnen sollten 
die Probleme der Jugendlichen kennen. 
Sie stellte die Frage: 

"Erleben wir sie selbst in uns, die Probleme heuti­
ger Jugend? Scheinbar nicht! So müssen wir sie 
wenigstens sachlich sezieren, um andere zu ver­
stehen! Ist Verständnis doch Geheimnis jeglicher 
Führung! Kennen wir die Ideen, die die heutige 
Jugend bewegen?!"15 

Edith Stein wurde nicht müde, die Frauen 
aufzufordern, sich intensiv mit den Pro­
blemen der Zeit auseinanderzusetzen, um 
Einfluß auf die Geschicke der Kirche und 
der Welt zu gewinnen. Einfluß nicht als 
Machtausübung, sondern als Hinführung 
zur Wahrheit, zur leidenschaftlichen 
Liebe zu Gott. 
"Vielleicht haben wir uns im Laufe der Jahrhun­
derte", sagte sie 1932 in der Schweiz, "zu sehr an 
unsere passive Haltung in der Kirche gewöhnt, es 
Ausnahmemenschen überlassend (Theresia von 
Jesus, Hildegard von Bingen, Katharina von Siena 
usw.), als ,Ausnahmen die Regel zu bestätigen'. 
Das 20. Jahrhundert verlangt mehr! "16 

13 G. Greshake, Erwartungen der Kirche an die Orden, in: Ordensnachrichten, 19 Jg. 1980, Heft 1, S. 10/11 
14 J. Höffner, Gott - wo finde ich Dich?, Kaffke, Frankfurt 1978, S. 136 
15 E. Stein, Die Frau (s. Nr. 5), S. 223/24 
16 Ebd., S. 226 



146 Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden 

Orden können heute nicht mehr isoliert 
von den übrigen Christen gesehen werden 
oder handeln. Das ging auch früher nicht. 
Aber früher wußten die Menschen, was 
ein Kloster bedeutet, was darin vorgeht. 
Der Glaubenshorizont innerhalb und 
außerhalb der Klöster war ähnlich. Die 
Gesellschaft war religiös genug, um den 
Sinn des Ordenslebens einzusehen, wenn 
auch die Frauen durch heute unverständ­
liche Vorkehrungen von der Welt abge­
schirmt waren. 

Die heutige Bewußtseinslage ist anders. 
Was früher vielleicht Stachel war, Anreiz 
zur Nachfolge Jesu, bewirkt heute eher 
das Gegenteil, sodaß Orden in der Gesell­
schaft als Außenseiter, als Randsiedler er­
scheinen. Das ist schade und müßte nicht 
so sein. Vielleicht erfahren wir heute in 
unserer problembeladenen Welt, daß Frie­
denswille, Solidarität mit den Leidenden, 
Nachfolge Jesu nicht einfach gemacht 
werden können, auch nicht durch 
Gelübde. Viele meinen, das Sich-festlegen 
auf eine Lebensform, sei es die Ehe oder 
die Bindung im Orden, würde auch schon 
die Kraft geben zur Reife, zur Treue, zum 
Durchhalten. Dem ist nicht so. Armut, 
Ehelosigkeit und Gehorsam können - wie 
die Form ehelicher Bindung - zu starren 
Besitztümern werden, die das Weiterge­
ben der Menschenfreundlichkeit Gottes 
an andere behindern. 

Sicher müssen wir Abschied nehmen von 
einem Verständnis von Orden, die jahr­
hundertelang als Hochburgen oder 
Pflanzstätten für Bildung und Kultur un­
zählige Menschen anzogen und in der Ge­
sellschaft hochgeachtet waren. Heutiges 
und zukünftiges Ordensleben wird im 
Sinne Edith Steins stärker die kleine Jün­
gergemeinde um Jesus darstellen, die die 
Erfahrung des Geborgenseins mit Beweg­
lichkeit und Dynamik des Gesendetseins 
in die Welt verbindet. Kennzeichen sol­
cher Ordensgruppen werden, wie in den 

apostolischen Zeiten, unmittelbare, 
freundschaftliche Beziehungen sein. 

Gestalten wie Edith Stein, Roger Schutz, 
Chiara Lubich, Mutter Teresa wirken we­
niger durch außerordentliche Taten als 
durch die Ausstrahlung eines Klimas des 
Verstehens und Heilens. Unsere kranke, 
von Haß und Kriegen zerfleischte Welt 
braucht nicht Verurteilung, sondern An­
nahme, Geborgenheit, Verstehen. 
Sterbenden beistehen, Jugendlichen Raum 
geben, sie anhören, mit ihnen umgehen, 
verlangt Bescheidenheit, Taktgefühl, die 
Bereitschaft, sich mit ihnen auf den glei­
chen Platz zu begeben. Die Orden, auch 
die kontemplativen, müssen in den Orts­
kirchen so integriert sein, daß deren Mit­
glieder nicht als Sonderlinge, als Indivi­
dualisten erscheinen, sondern mit dem 
Leben der Gemeinde in Beziehung stehen, 
ihre Freuden und Leiden teilen. Ordens­
und Nichtordensleute sollten so miteinan­
der umgehen, daß man den einen Auftrag 
spürt, den einen Weg, das eine Ziel-Jesus 
Christus. 
Was die Ordensleute dringend brauchen, 
ist die Umsetzung ihrer geistlichen Erfah­
rungen in seelsorgliches Tun. Die Seel­
sorge am Menschen ist heute in einer weit­
hin dem Christentum entfremdeten 
Gesellschaft notwendiger denn je. Edith 
Stein wünschte schon vor 50 Jahren, die 
Frauen sollten sich stärker an der Pastoral 
beteiligen. Für sie war die Kirche ein le­
bendiger, dynamischer Prozeß, nicht ein 
starres System, in dem alles unveränder­
lich bleiben muß. Ordensfrauen überneh­
men heute Aufgaben als Pastoral- und 
Gemeindereferentinnen, als Exerzitienlei­
terinnen, Bildungsreferentinnen, Kran­
kenhausseelsorgerinnen. Es ist sicher erst 
ein Anfang, es sollten mehr sein, die sich 
in diesen Berufen engagieren. Viele 
Schwestern haben heute noch in der zwei­
ten Lebenshälfte den Mut, sich neu zu ori­
entieren, in geistlichen Gesprächen, im 



Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden 147 

Zuhören, Dienst am Menschen zu leisten. 
Das gilt nicht nur in der Berufsbegleitung 
junger Menschen, das gilt auch für die Be­
gleitung von älteren Menschen in Alten­
und Pflegeheimen. Beten lernt man durch 
Mitbeten, Glauben durch sich Anver­
trauen, Miteinanderleben, Miteinander­
sprechen. Im Sinne Edith Steins sind die 
Pläne Gottes mit uns schöpferisch, uner­
wartet und segenbringend. 

Literatur: 
Die Texte von Klaus Hemmerle und Gisbert Gres­
hake befinden sich auch in dem Buch: 
Waltraud Herbstrith (Hrsg.), Orden als Lebensmodell, 
Reihe Edith-Stein-Karmel Tübingen, Bd. 13, Kaffke, 
München 1983, mit Beiträgen von: Gisbert Greshake, 
Klaus Hemmerle, Waltraud Herbstrith, Peter Up­
pert, Peter Schnell, Anna Maria Strehle, Friedrich 
Wulf, Winfried Zeller. 
Waltraud Herbstrith, Da-Sein für andere, Geistliche 
Berufung heute, Kaffke, Frankfurt/M. 1977. 

"Das Buch besticht durch sein sensibles 
Wahrnehmen der heutigen Glaubensnot, 
durch die Prägnanz der geistesgeschichtli­
chen Analyse, die Stimmigkeit der Argumen­
tation und durch ein behutsames Aufgreifen 
tatsächlicher Chancen für eine mystische 
Spiritualität. ..• 

Fritz Arnold 

GOTTESERFAHRUNG IN EINER 
WELT DER "GOTTESFINSTERNIS" 

211 Seiten, kar!. DM 34,-löS 265.-/sfr 34,20 
ISBN 3-7917-1288-8 

" ... Warum heute nicht so sehr das theologi­

sche Nachdenken über Gott im Vordergrund 

zu stehen hat, sondern das anthropologisch 

vermittelte Bemühen um Wege zu Gott, be­

gründet Arnold in den Kapiteln: 

Die Gottesfrage im Horizont heuti­
gen Denkens I Der Weg der Verdun­
kelung der Gottesfrage im philoso­
phischen Denken I Erfahrungen der 
christlichen Mystik als Weghilfe in 
einer Zeit der Gottesfinsternis I Der 
verborgene Gott als Impuls für den 
rechten pastoralen Umgang mit den 
Fragen unserer Zeit. 

Das Buch verharmlost weder die tiefge­

hende Verunsicherung des Gottesglaubens 

heute, noch verschweigt es das Maß an 

geistlicher Mühe, das für eine mystische 

Gotteserfahrung vonnöten ist. Gerade 
darum wird aber die angestrebte therapeuti­

sche Dimension der Mystik besonders klar 

ersichtlich und, was das Wichtigste ist, 

glaubwürdig. 
(Theologie und Glaube, Paderbom) 

Verlag Friedrich Pustet 
Pf. 11 04 41 D-8400 Regensburg 




