Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden

139

WALTRAUD HERBSTRITH

Edith Steins prophetische Vision der Orden

Das Zuriickgehen des Interesses am Ordens-
beruf mu Griinde haben. Edith Stein
bemiihte sich darum, die Ausgrenzung der
Orden aus der Welt und die mangelnde Be-
reitschaft zum Miteinander zu iiberwinden.
Nach Auffassung der Autorin, Mitglied des
Ordens der Karmelitinnen, ist dieser Weg
fortzusetzen, um den Orden die Bedeutung,
die ihnen in der Kirche an sich zukommt,
zuriickzugewinnen. (Redaktion)

1. Zur Rolle der Orden

Wenn bei Fragen des Glaubens, der Nach-
folge Jesu in den Orden nicht mehr ange-
fragt wird, so sicherlich, weil manches im
Lebensstil mehr die Distanz zu den Mit-
menschen als das Miteinander betont.
Vielleicht schlossen in friitheren Jahrhun-
derten manche Formen der sogenannten
Trennung von der Welt das Miteinander
nicht aus, weil noch ein christlicher Kon-
sens das gesellschaftliche Leben pragte.
Heute jedoch kénnen iiberholte Lebens-
formen verfremden, den eigentlichen
Auftrag, zu dem Frauen und Ménner in
den Ordensgemeinschaften berufen sind,
verdunkeln. Frither wufiten die Men-
schen, was ein Kloster bedeutet, heute
sind Ordensleute oft zu Randsiedlern ge-
worden.

So kénnen sich manchmal sehr eigenar-
tige Auffassungen vom Ordensleben bil-
den, die durch antiquierte Filme noch ver-
starkt werden. Dazu gehdren Rollen wie:
die bose Oberin, mangelnde Entfaltung
der individuellen Anlagen der Schwe-
stern, Gehorsamsproben, Unselbstindig-

keit, iiberholtes Frauenbild. Teresa von
Avila, die spanische Mystikerin und Klo-
stergriinderin, stellte schon im 16. Jahr-
hundert humorvoll fest, Menschen, die
nicht im Orden leben, wiifiten immer am
besten, wie sich Ordensleute zu verhalten
hétten. Diese Kritiker haben oft eine Vor-
stellung von Sithne oder Vollkommenheit,
die sie selbst nicht leben kénnen.

Teresa von Avila, in deren Orden die Phi-
losophin Edith Stein 1933 eintrat, hat si-
cher zur Humanisierung des Ordensle-
bens beigetragen. Ihr teresianischer
Humanismus wurde im Karmel zwar
nicht immer gelebt, ging aber auch nicht
ganz verloren. Die Franziskanerinnen in
Sevilla waren entziickt iiber die Mensch-
lichkeit und Natiirlichkeit Teresas. ,Ge-
lobt sei Gott”, sagten sie, ,der uns eine
Heilige sehen lie, die wir alle nachahmen
konnen. Sie spricht, schlaft und ifst wie wir
und ist im Umgang nicht umstindlich
und nicht honigflieBenden Geistes.*!
Teresa durchbrach das Klischee eines
falschen Vollkommenheitsdenkens, das
Priestern und Ordensleuten umso mehr
Bedeutung beima€, je unnatiirlicher und
vom konkreten Leben entfernter sie wa-
ren. Teresa entdeckte fiir das Christliche
wie fiir das Ordensleben den ,armen
Christus”, dem sie nachfolgen wollte wie
die ersten Frauen und Minner um Jesus.
Angeregt von ihren franziskanischen
Freunden erkannte sie, dafs den Menschen
nichts so sehr von der Liebe zu Gott und
seinen Mitmenschen trennt wie sein Be-
harren auf Reichtum, Ehre und Macht.
Man hat oft gestaunt, wieso Edith Stein,

' in: W. Herbstrith, Teresa von Avila, Die

S.108.

erste Kirchenlehrerin, Kaffke, Miinchen 41981,



140

Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden

die im Sommer 1921 nahe daran war, in
die lutherische Kirche einzutreten, plotz-
lich, nach einer nichtlichen Lektiire der
Lebensbeschreibung Teresas von Avila,
sich entschlof3, katholisch zu werden. Von
da an war auch der Orden ein Ideal ihres
Lebens. Vielleicht hat Edith Steins grofzii-
gige und tolerante Personlichkeit in der
menschlichen Unmittelbarkeit und Natiir-
lichkeit Teresas eine Geistesverwandte ge-
funden. Teresa kennt keine engen Gottes-
bilder. Ihr Sprechen mit Gott, mit Jesus, ist
so natlirlich und unbefangen, wie sie es zu
den Mitmenschen war. Das Kloster ist fiir
Teresa nicht in erster Linie ein Ort der
Siihne und Kasteiung, in dem man unge-
heizt und gesundheitsschidigend lebt.
Das Kloster ist fiir sie ein Ort der Begeg-
nung mit Jesus in schweigendem und ge-
meinsamem Gebet, in schwesterlicher
Liebe, in freundschaftlichen Beziehungen
zu Ménnern und Frauen ihrer Zeit. Das
Kloster ist ein Ort der Armut, des Loslas-
sens, um der Liebe zu Jesus und zu den
Menschen nichts vorzuziehen. Wahr-
scheinlich hat Edith Stein bei Teresa be-
sonders angezogen, dafl sie nicht zwei
Klassen von Schwestern wiinschte. Alle
sollten gleich sein, die Priorin fiir die
Hausarbeiten ebenso wie die anderen ein-
geteilt werden.

Erzabt Raphael Walzer, jahrelang Edith
Steins geistlicher Begleiter, berichtet, er
habe Edith Steins moderne Idee iiber das
eine Monchtum zunéchst gar nicht begrif-
fen. Liangst vor dem Konzil hatte Edith
Stein ihm dargelegt, es ginge in den Mén-
nerkl6stern nicht um die Klassifizierung
Lajenbriider oder Priesterménche, son-
dern um eine briiderliche Erziehung zum
einen Monchtum. Erst Jahre nach ihrem
Tod, gesteht Walzer, habe er eingesehen,

daf im Sinne Edith Steins in den Klostern
eine neue geschwisterliche Haltung, vor
allem in der Ausbildung, wachsen
miisse.2

Uta von Bodman, Kollegin und Freundin
Edith Steins an den Lehranstalten der Do-
minikanerinnen in Speyer, bestitigt die
Erinnerungen Erzabt Walzers. Edith Stein
habe in den Frauenklostern keine Tren-
nung zwischen Chor- und Laienschwe-
stern gewtiinscht, sie habe sich besonders
aufgeregt, wenn dieser Unterschied schon
in der Kleidung sichtbar war.?

Einer von Edith Steins Studienfreunden,
der polnische Philosoph Roman Ingarden,
schreibt, Edith Stein habe nicht nur in
ihren philosophischen Arbeiten tiber ein
gut funktionjerendes Zusammenleben im
Staat geschrieben, sondern sie hitte auch
fiir sich personlich eine Gemeinschaft von
Menschen gesucht, in der sie Liebe und
Freundschaft leben konnte. Der Kreis der
Phanomenologen um Edmund Husserl
war fiir sie, die suchende Studentin und
Doktorandin, zunichst dieses Lebensele-
ment. Im 1. Weltkrieg schrieb Edith Stein
an Ingarden, ,,0b sie eigentlich das Recht
habe, sich mit Philosophie und solchen
dummen Sachen zu beschiftigen, wenn
Leute sterben, wenn man ihnen helfen
sollte.”4

Da Edith Stein nicht an die Front konnte,
unterbrach sie ihre Vorbereitungen fiir
das Staatsexamen und leistete intensive
Arbeit an schwer verwundeten und ster-
benden Soldaten im Lazarett in Mahrisch-
Weilkirchen. Nach der Begegnung mit
Teresa von Avila suchte Edith Stein im
Karmelorden eine Zelle gleichgesinnter
Menschen, die sich fiir wesentliche Ziele
in der Menschheit einsetzen: Frieden und
Vers6hnung.

2 R. Walzer, E. Stein, in: Waltraud Herbstrith (Hg.), Edith Stein - eine groie Glaubenszeugin, Leben, Neue
Dokumente, Philosophie, Ploger, Annweiler/Essen 1986, S. 139f.

3 . von Bodman, in: W. Herbstrith, Edith Stein, Suche nach Gott, Butzon u. Bercker, Kevelaer 1987, S. 54f.

% in: W. Herbstrith, Das wahre Gesicht Edith Steins, Kaffke, Aschaffenburg 1987, S. 137.



Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden *

141

1932 sagte Edith Stein in einer ihrer Vorle-
sungen in Miinster:

»Wir haben heute eine neue Bliite des Ordensle-
bens; d. h. zunéchst eine starke, dulere Zunahme,
sowohl Zudrang zu den alten Orden und religic-
sen Genossenschaften als Neubegriindung einer
Fiille von verschiedenen Kongregationen mit zeit-
gemédflen Sonderzielen, namentlich caritativer
Art, sodann aber auch iiberall in den alten Orden
ein Ringen um geistige Erneuerung und Vertie-
fung. Charakteristisch fiir unsere Zeit aber scheint
mir, da8 der Zug zur ungeteilten Hingabe an den
Dienst des Herrn weitgehend sich nicht als Ruf
zum Ordensleben gibt, dafl wir eine immer stéarker
werdende militia Christi im weltlichen Kleid be-
kommen, teils Einsame, die an ihrem Posten im
Haus oder in einem sogenannten ,weltlichen’ Be-
ruf in innerer Verbundenheit mit dem Herrn leben
und ihr gesamtes Wirken von da aus gestalten.
Teils solche, die sich mit Gleichgerichteten zu
einer Art regulierten Lebens zusammengeschlos-
sen haben, ohne nach aufien kenntlich zu sein. Sie
alle haben einen festen Punkt gefunden, von dem
aus sie die Auseinandersetzung mit all den bren-
nenden Zeitfragen in Angriff nehmen.”?

Edith Stein hatte jahrelang nach einem Ort
gesucht, von dem aus sie die anstehenden
Probleme der Zeit 16sen konnte. Thre Kol-
legen und Freundinnen schildern sie als
dialogfahig, immer bereit zu helfen, im-
mer voll Ideen, etwas gemeinsam mit
Gleichgesinnten zu unternehmen. Als
junge, jiidische Frau hatte sie in ihren Le-
bensentwurf eine gliickliche Ehe als
selbstverstandlich einbezogen. Nach der
Konversion sehnte sie sich nach der Ge-
meinschaft im Orden. Durch Riicksicht
auf ihre jiidische Familie versagte sie sich
den Eintritt in den Orden, und wire sicher
auch 1933 noch nicht eingetreten, wenn
nicht die Nationalsozialisten sie gezwun-
gen hitten, ihre Dozentur am Deutschen
Institut fir wissenschaftliche Padagogik
in Miinster aufzugeben. Wie tief Edith
Stein mit dem Ordensleben innerlich ver-
bunden war, zeigen folgende Aussagen:

»In selbstvergessener Liebe sich Gott restlos hin-
zugeben, das eigene Leben enden zu lassen, um
fiir Gottes Leben in sich Raum zu schaffen, ist Mo-
tiv, Prinzip und Ziel des Ordenslebens. Je voll-
kommener das verwirklicht wird, desto reicheres
gottliches Leben fiillt die Seele. Gottliches Leben
aber ist Liebe, {iberstromende, unbediirftige, frei
sich verschenkende Liebe: Liebe, die sich erbar-
mend zu jedem bediirftigen Wesen herabneigt;
Liebe, die Krankes heilt und Totes zum Leben er-
weckt; Liebe, die hiitet und hegt, erndhrt, lehrt
und bildet; Liebe, die mit den Trauernden trauert
und mit den Fréhlichen fréhlich ist; die jedem We-
sen dienstbar wird, damit es das werde, wozu es
der Vater bestimmt hat; mit einem Wort: die Liebe
des gottlichen Herzens. Sich liebend hinzugeben,
ganz eines Andern Eigentum zu werden und die-
sen andern ganz zu besitzen, ist tiefes Verlangen
des weiblichen Herzens. Darin fafit sich die Ein-
stellung auf das Personliche und auf das Ganze
zusammen, die uns als spezifisch weiblich er-
schien. Wo diese Hingabe einem Menschen ge-
geniiber erfolgt, ist sie eine verkehrte Selbstpreis-
gabe, eine Versklavung und zugleich ein
unberechtigter Anspruch, den kein Mensch erfiil-
len kann. Nur Gott kann eines Menschen Hingabe
ganz empfangen und so empfangen, daf3 der
Mensch seine Seele nicht verliert, sondern ge-
winnt. Und nur Gott kann sich selbst einem Men-
schen so schenken, daf er dessen Wesen ganz aus-
fiillt und dabei von sich nichts verliert.”®

Welch positives Gottesbild spricht aus
diesen Worten Edith Steins und welch ein
Selbstbewufitsein als Frau! Diesem Selbst-
bewufitsein entspricht, daf sie in der Drei-
faltigkeit Gottes, die in rein ménnlichen
Begriffen vorgetragen wurde, die weibli-
che Komponente sucht. Das innertrinitari-
sche Geschehen erhidlt weibliche Ziige.
Die dienende Liebe, die man besonders
der Frau zuschrieb, ist fiir Edith Stein ,, Ab-
bild der Gottheit”.

»Dienende Liebe ist Beistand, der allen Geschép-
fen zu Hilfe kommt, sie zur Vollendung zu fijhren.
Das ist aber der Titel, der dem Heiligen Geist ge-
geben wird. So kénnten wir im Geiste Gottes, der
ausgegossen ist liber alle Kreatur, das Urbild
weiblichen Seins sehen.””

5 E. Stein, Die Frau, Thre Aufgabe nach Natur und Gnade, Bd. V d. Ges. Werke. Herder, Freiburg 1959,

S.101/2.
¢ Ebd,S. 11
7 Ebd.,S. 151



142

Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden

Edith Stein gebrauchte schon damals fiir
die Erziehung der jungen Menschen in
Ordensschulen den Begriff ,, geschwister-
liches Zusammenleben”. Sie war fiir fami-
lienorientierte Erziehung, d. h., sie wollte
weibliche und ménnliche Elemente in der
Erziehung harmonisch verbunden wis-
sen. Was fiir die Frauen in den 20er Jahren
erkimpft werden mufite, besonders im
kirchlichen Bereich, sich frei fiir einen Be-
ruf zu entscheiden, sah Edith Stein zumin-
dest in den Ordensschulen gewdhrleistet.
Sie holte geschichtlich weit aus, um ihren
Zuhoérerinnen und Zuhdrern klar zu ma-
chen, daf3 Frauen als Erzieherinnen und
Lehrerinnen immer schon berufstitig in
der Kirche waren.

»Die Bildung der Jugend ist zu allen Zeiten ein Le-
bensinteresse der Kirche gewesen, und immer hat
ihre Fiirsorge auch die weibliche Jugend mitum-
fafit. Jede grofiziigige Missionstitigkeit, die des hl.
Bonifatius wie die der Gegenwart, arbeitet mit
weiblichen Kriften zur Heranbildung der weibli-
chen Jugend. Und immer, wenn der Glaube durch
feindliche Machte bedroht ist, sehen wir in der Ab-
wehr die Erziehungsarbeit gottgeweihter Frauen
eine bedeutsame Rolle spielen. Als St. Dominikus
seinen Kampf gegen den Irrglauben in Stidfrank-
reich begann, begriindete er als ersten Stiitzpunkt
dafiir das Missionswerk zu Prouille, wo glaubens-
eifrige Frauen nicht nur durch ihr Gebet die Arbeit
der wandernden Predigerbriider unterstiitzten
und ihnen gelegentlich eine Heimstitte boten,
sondern auch in ihrem Geist die Tochter des Adels
zu erziehen suchten, um den entsprechenden
Bemiihungen albigensischer Frauen entgegenzu-
arbeiten. Ahnlich ist der Erziehungsorden der
Mary Ward als ein Werkzeug der Gegenreforma-
tion entstanden und hat an der ihm geistesver-
wandten Gesellschaft Jesu eine wirksame Stiitze
gefunden. Und in den letzten Jahrzehnten haben
weitblickende Priester und Prilaten die weibli-
chen Ordensgenossenschaften, die sich mit Schule
und Erziehung befassen, vielfach angeregt, ihre
Mitglieder mit allen Mitteln moderner wissen-
schaftlicher und padagogischer Durchbildung
auszuriisten, um den staatlichen Anforderungen
geniigen zu kénnen. So ist schon 1899 das Colle-
gium Marianum in Miinster i. W. gegriindet wor-
den, um Klosterfrauen aus den Lehrorden eine

akademische Ausbildung zu erméglichen. Aus
dhnlichen Motiven ist die Arbeitgemeinschaft klo-
sterlicher Bildungsanstalten in Bayern ins Leben
gerufen worden.”8

Wir sehen, daf3 Edith Stein in ihren Forde-
rungen eine Vorlauferin des 2. Vatikani-
schen Konzils ist. Wir haben seither ein
neues Verstindnis von Okumene gelernt,
und manche Kampftone Edith Steins sind
heute einer anderen, versohnlicheren
Sprache gewichen. Entscheidend fiir uns
ist, daf} Edith Stein in der damaligen Be-
wufltseinslage der Kirche die Werte
selbstindiger Frauenarbeit betont, sei es
innerhalb oder auflerhalb der Orden. Was
sie dringend fiir die Frauen in beiden Be-
reichen wiinscht, ist eine Ausbildung nach
den modernsten Erkenntnissen der jewei-
ligen Zeit.

Edith Stein wollte in den 20er und 3Qer
Jahren die Frau aus ihrer passiven Rolle in
Kirche und Gesellschaft herausholen. Sie
erwartete von ihr Mitdenken und Mithan-
deln in Kirche und Staat, den verianderten
Verhiltnissen entsprechend. Entschieden
lehnte sie ein uniformes, gleichgemachtes
Menschenbild ab, sei es im Kloster oder in
der Politik. Sie war fiir eine individuelle
Ausbildung jeder einzelnen Frau, sie war
fiir schdpferische Entfaltung, nicht fiir Un-
terdriickung im Namen einer falschen De-
mut. Edith Stein wollte jede Frau stirken
in ijhrer Selbstentfaltung, ihrem persona-
len Selbststand. Erst 30 Jahre nach ihren
Forderungen griffen die Klgster im Zuge
der Reformen des 2. Vatikanischen Kon-
zils diese Impulse auf.

»Die Nachkriegsjahre”, sagt Edith Stein, , haben
mit steigender Deutlichkeit gezeigt, da8 nicht nur
Privatleben und Staatsleben auf Gedeih und Ver-
derb miteinander verkettet sind, sondern auch das

Leben des einzelnen Volkes und Staates mit dem
der anderen.

Die Volker Europas, die im Weltkrieg auf Leben
und Tod miteinander gerungen haben, sind mit-
einander gestiirzt, und bei allen schafften die har-

& Ebd,S.18/19



Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden

143

ten Tatsachen der Not der Einsicht Raum, da8 sie
nur miteinander wieder einen Aufstieg ermogli-
chen kénnen. Ob die Bemiihungen um eine Politik
der Verstindigung allmihlich iiber die starken
Gegenstromungen Herr werden, vermag nie-
mand mit Sicherheit vorauszusagen. Da8 es eine
Frage ist, die die Frauen nahe angeht, liegt auf der
Hand. Wenn es Frauenberuf ist, das Leben zu hii-
ten, die Familie zusammenzuhalten, so ist es fiir
sie nicht gleichgiiltig, ob Staats- und Voélkerleben
Formen annehmen, die den Familien Gedeihen
und der Jugend eine Zukunft erméglichen oder
nicht.”?

Edith Stein hat sich als Europderin gefiihlt.
Thre Vortrage in Deutschland, Frankreich,
der Schweiz, Osterreich, ihre Besuche in
der Tschechoslowakei, ihr Verwurzeltsein
im Osten Deutschlands, ihre letzten Le-
bensjahre in Holland, diese Beweglichkeit
in ihrem Leben trug dazu bei, ihren Blick
uber die Grenzen des eigenen Volkes of-
fen zu halten. Dazu hatte sie, durch die
Flucht ihrer Geschwister vor Nazi-
Deutschland, Briefkontakte nach Nord-
und Stidamerika, nach Israel und anderen
Landern. Im Gebet war sie innerlich iiber-
all prasent. Dies kommt in einem Vortrag
zum Ausdruck, den sie in Holland fiir ihre
Priorin verfafste:

»1hm (dem Herrn) verbunden, bist du allgegen-
wirtig wie er. Nicht hier oder dort kannst du hel-
fen, wie der Arzt, die Krankenschwester, der Prie-
ster. An allen Fronten, an allen Stitten des
Jammers kannst du sein in der Kraft des Kreuzes.
Uberallhin tragt dich deine erbarmende Liebe, die
Liebe aus dem gottlichen Herzen. !

Was Edith Stein in den Jahren der kom-
menden braunen Machthaber vor 1933 ge-
fiirchtet hatte, wurde eine brutale Wirk-
lichkeit, der sie selbst zum Opfer fiel. Die
grausame Wirklichkeit der Judenverfol-
gung und Kriegsverbrechen iibertraf alle
ihre Vorahnungen. Darum ihre unent-
wegte Mahnung an die Frauen, sich aktiv
in Politik und Kirche einzusetzen. Sie war
erschiittert, als sie entdeckte, daf3 Bischofe

und Mitschwestern im Karmel Hitler und
seine Machenschaften nicht geniigend
durchschauten. Der in der Kirche verbrei-
tete Antijudaismus lahmte die Christen,
ihren verfolgten jiidischen Briidern und
Schwestern hinreichend beizustehen.

2. Ein neues Bewufitsein von
Gemeinschaft

60 Jahre nach Edith Steins Vortrdgen an
die Frauen und 26 Jahre nach dem 2. Vati-
kanischen Konzil sind wir heute sensibler
geworden fiir das Fiireinander und Mit-
einander der Menschen in den verschiede-
nen Kirchen und Religionen. Seit dem 2.
Vatikanischen Konzil ist ein neues Ge-
meinschaftsbewufitsein erwacht. Papst Jo-
hannes XXIII lief nicht nur die antijudai-
stische Stelle in der Karfreitagsliturgie
streichen, die jeden mithérenden Juden
verletzen mufite, er hat auch mit den Kon-
zilsvétern aufgezeigt, daf jedem Christen
das ganze Evangelium aufgetragen ist.
Alle Getauften sind zur Heiligkeit geru-
fen, nicht nur die Ordensleute. Was Edith
Stein vorausgedacht und gewtinscht
hatte, wurde jetzt Wirklichkeit. Die Kon-
zilsvater riefen zu Verstdndnis und Liebe
zu den anderen Religionen auf, ein neues
okumenisches Lebensgefiihl erwachte, die
Polarisierung zwischen Ordensleuten und
Christen ,,in der Welt” wurde abgebaut.

Das Konzil regte die Orden an, das Cha-
risma ihrer Griinderinnen und Griinder
neu zu iuiberdenken, es auf die Erforder-
nisse unserer heutigen Zeit hin zu iiberset-
zen. In vielen Klostern erwachte ein Mit-
einander-Beten, ein Miteinander-Handeln
in neuen, freundschaftlichen Formen. Eine
liberholte Askese, die sich nicht auf die
Griindergestalten berufen kann, die zu
sehr das Individuum betonte, dessen Un-
mittelbarkeit zu Gott, ohne die anthropo-

9 Ebd.,S.18/19
0 Das wahre Gesicht Edith Steins (s. Nr. 4), S. 156



144

Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden

logischen und psychologischen Gesetze
des Miteinander zu beachten, wurde ab-
gelost von einem neuen Denken des ge-
meinsamen Suchens nach der Wahrheit,
von einem neuen Lebensstil. Teresa von
Avila hatte diese neue Form des Umgangs
mit den Worten umschrieben: Thr sollt
miteinander umgehen wie Freundinnen,
wie Schwestern.’

Theologisch wurde die Mensch-werdung
Gottes in Jesus von Nazaret wieder ernst-
genommen. Auch dies hatten Teresa von
Avila und Therese von Lisieux schon ge-
fordert. Jesus wurde der Freund, der Part-
ner, der Bruder. Nur auf dieser wiederge-
fundenen Basis der Menschlichkeit im
Sinne der Urkirche konnten die Ordens-
geliibde Armut, Ehelosigkeit um des
Himmelreiches willen, Gehorsam als das
gemeinsame Suchen nach dem Willen
Gottes wieder glaubwiirdig erscheinen.
Johann Baptist Metz sagt iiber den Le-
bensstil der Orden:

~Armut als evangelische Tugend ist der Protest
gegen die Diktatur des Habens, des Besitzens und
der reinen Selbstbehauptung. Sie drangt in die
praktische Solidaritdt mit jenen Armen, fiir die Ar-
mut gerade keine Tugend, sondern Lebenssitua-
tion und gesellschaftliche Zumutung ist. Ehelosig-
keit als evangelische Tugend ist Ausdruck
radikalen Ergriffenseins und unabfindbarer Sehn-
sucht nach dem Tag des Herrn. Sie dringt in die
helfende Solidaritat mit jenen Ehelosen, fiir die
Ehelosigkeit, sprich Einsamkeit, sprich: keinen
Menschen haben, gerade keine Tugend ist, son-
dern Lebensschicksal. Sie drangt zu den in Erwar-
tungslosigkeit und Resignation Eingeschlossenen.
Gehorsam als evangelische Tugend ist die radi-
kale, unkalkulierbare Auslieferung des Lebens an
Gott den Vater, der erhebt und befreit. Er drangt
in die praktische Nahe zu denen, fiir die Gehor-
sam gerade keine Tugend, sondern Zeichen der
Unterdriickung, der Bevormundung und Ent-
miindigung ist.”1?

Schon als Studienrdtin in Speyer lebte
Edith Stein sehr anspruchslos. Alles Ent-

behrliche lief sie den Armen in der Stadt
zukommen. Arm Christus nachfolgen
hief3 fiir sie teilen, hergeben. Bischof Hem-
merle hat diese Armut einmal so formu-
liert:

»Auf kaum einen anderen Punkt werden junge
Menschen so kritisch achten wie darauf, wie Or-
densleute ihre Armut leben. Armut it los, indem
sie gibt, und nicht, indem sie spart. Armut ist nicht
Sparsamkeit, sondern heifit geben, teilen, loslas-
sen fiir . . . Armut ist nichts Negatives, sondern
sie wirkt iiberzeugend in dem Mafe, in welchem
sie positiv Gestalt gewinnt, Stil bildet, Stil des ,An-
ders Leben’ . . . Alles zusammenlegen, mit an-
dern seine Ausgaben planen, nichts sich leisten,

was man nicht in der gegenseitigen communio be-
sprochen hat.”12

Auch in einem anderen Punkt war Edith
Stein ihrer Zeit voraus. In den Frauenkls-
stern war es jahrhundertelang tiblich, daf§
die Schwestern in einem Oratorium ihre
Gebete verrichten mufiten, wo von Besu-
chern her keine Moglichkeit zum Mitbe-
ten war. Edith Stein gefiel dies nicht. Sie
wuflte, dafi man Beten durch Mitbeten
lernt und bat die Dominikanerinnen, ob
sie ihr Oratorium nicht fiir die Studentin-
nen und Schiilerinnen 6ffnen konnten. Sie
erhielt eine abschlagige Anwort.

Heute, da der Nachwuchs in den Klostern
abnimmt, erkennen wir die Notwendig-
keit geistlicher Einiibung. Die jungen
Menschen kommen héufig aus Familien,
die wenig religids sozialisiert sind. So
miissen Ordensfrauen und Ordensmén-
ner lernen, ihr geistliches Tun mit den Su-
chenden zu teilen. Dieses geistliche Teilen
darf nicht behindert werden durch tiber-
holte SchutzmafSnahmen fiir Frauen.

Will die Kirche heute und morgen iiberle-
ben, muf} sie die Menschen in ihrer heuti-
gen Anthropologie ernst nehmen. Gisbert
Greshake sagt, wenn junge Menschen be-
tonen: Jesus ja, Kirche nein’, so konne

11 J. B. Metz, Zeit der Orden?, Zur Mystik und Politik der Nachfolge, Herder, Freiburg 1977, S. 94/95
12 K. Hemmerle, Orden und Jugend im Lebensraum der Kirche, in: Ordenskorrespondenz, 21 Jg. 1980, Heft

1,5.21



Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden

145

solch ein Schlagwort nur entstehen, weil
sie nicht mehr entdecken, was Kirche mit
Jesus zu tun hat.

»Darum ist der vorziiglichste Dienst, dessen die
Kirche von Seiten der Orden bedarf, daf8 in den
Orden von den Menschen Kirche entdeckt werden
kann, Gemeinden des Glaubens und des Gebets,
Gemeinden der Versohnung und der Bruderliebe,
Gemeinden, in denen man gemeinschaftlich dem
Herrn folgt. Es ist doch mehr als merkwiirdig, daf8
in einer Zeit, in der, wie kaum sonst zuvor, Ju-
gendliche danach Ausschau halten, gemeinsam
zu leben bis hin zu einem Leben in der Kom-
mune’, Orden nicht gefragt sind. Denn selbst in
diesem Wunsch nach einer Kommune kann das
Verlangen nach einer echten vita communis zum
Ausdruck kommen, die oft von hohen Idealen ge-
tragen ist und sich vielleicht deshalb so unchrist-
lich gibt, weil sie im Raum der Kirche nicht genii-
gend Heimatrecht bekommt.”'?

Norbert Lohfink gibt in seinem Buch ,,Ge-
schmack der Hoffnung” den Rat, Orden,
die mit grofSen Projekten belastet sind und
nach aufien nur noch als Funktionsbetrieb
erscheinen, sollten diese Werke abstofien,
damit ihre Mitglieder frei wiirden, kleine
spirituelle Zellen zu bilden, in denen fiir
Suchende geistliches Leben sichtbar und
nachahmbar werde.

Als der hl. Klemens v. Alexandrien ge-
fragt wurde, wie er Menschen fiir Christus
gewinne, antwortete er: ,Ich lade sie einige
Zeit ein, mit mir zu leben.’ Dieses Selbst-
bewuftsein ist neu zu gewinnen. Es sind
Ansitze dazu da in den alteren und neuen
Orden. Aber es sind nicht genug. Im Sinne
Edith Steins konnten auch heute Orden
Zukunft haben, wenn sie Zellen von
Gleichgesinnten bilden, in denen Men-
schen Kirche wiederentdecken konnen.
Teresa von Avila hat schon im 16. Jahr-
hundert die kleine Zelle, die kleine
Gruppe betont, die sich wie die Jiingerin-
nen und Jiinger um Jesus schart.

Kardinal Hbffner sagte einmal im Ge-

sprach, die Kirche wird nur iberleben
durch Bildung kleiner Zellen.

~Der Zelle”, schreibt er, , kommt eine doppelte Be-
deutung zu. Sie schlieSt Gleichgesinnte zu einer
Gemeinschaft zusammen und gibt dem Einzelnen
einen festen Halt. Sie wirkt apostolisch auf das je-
weilige Milieu. Das Leitbild der Zelle ist nicht die
Arche: Mache dir eine Arche, . . . verpichesiein-
nen und auflen mit Harz’ . . . Das Zeichen der
missionarischen Zelle ist der Sauerteig . . . Chri-
stus hat nach diesem Gesetz des Sauerteigs gehan-
delt. Aus der grofien Zahl derer, die i folgten,
wihlte er zweiundsiebzig Jiinger und den noch
engeren Kreis der zwdlf Apostel aus. Er ging mit
ihnen in die Einsamkeit. Er nahm sie in seine per-
sonliche Schule. Er formte sie innerlich um. Dann
sandte er sie aus, wie auch der Sauerteig, wenn
der innere Umformungsproze§s vollendet ist, in
das Mehl gehort, nicht daneben. Die Gemeinschaft
Gleichgesinnter lebt mitten in der Welt. Thr Sinn-
bild ist die Oase, die mitten in der Wiiste liegt und
ihren Sandstiirmen ausgesetzt ist.”1¢

Edith Stein wiinschte in ihren Vortrdgen,
Ordensleute und Erzieherinnen sollten
die Probleme der Jugendlichen kennen.
Sie stellte die Frage:

,,Erleben wir sie selbst in uns, die Probleme heuti-
ger Jugend? Scheinbar nicht! So miissen wir sie
wenigstens sachlich sezieren, um andere zu ver-
stehen! Ist Verstidndnis doch Geheimnis jeglicher
Fiihrung! Kennen wir die Ideen, die die heutige
Jugend bewegen?!"1>

Edith Stein wurde nicht miide, die Frauen
aufzufordern, sich intensiv mit den Pro-
blemen der Zeit auseinanderzusetzen, um
Einfluf auf die Geschicke der Kirche und
der Welt zu gewinnen. Einflu8 nicht als
Machtausiibung, sondern als Hinfiihrung
zur Wahrheit, zur leidenschaftlichen
Liebe zu Gott.

»Vielleicht haben wir uns im Laufe der Jahrhun-
derte”, sagte sie 1932 in der Schweiz, ,zu sehr an
unsere passive Haltung in der Kirche gewdhnt, es
Ausnahmemenschen iiberlassend (Theresia von
Jesus, Hildegard von Bingen, Katharina von Siena

usw.), als ,Ausnahmen die Regel zu bestitigen’.
Das 20. Jahrhundert verlangt mehr!”

B3 G. Greshake, Erwartungen der Kirche an die Orden, in: Ordensnachrichten, 19 Jg. 1980, Heft 1, S. 10/11
4 . Héffner, Gott — wo finde ich Dich?, Kaffke, Frankfurt 1978, S. 136

¥ E, Stein, Die Frau (s. Nr. 5), S. 223/24
16 Ebd., S. 226



146

Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden

Orden koénnen heute nicht mehr isoliert
von den iibrigen Christen gesehen werden
oder handeln. Das ging auch friiher nicht.
Aber frither wufiten die Menschen, was
ein Kloster bedeutet, was darin vorgeht.
Der Glaubenshorizont innerhalb und
aufSerhalb der Kloster war dhnlich. Die
Gesellschaft war religios genug, um den
Sinn des Ordenslebens einzusehen, wenn
auch die Frauen durch heute unverstind-
liche Vorkehrungen von der Welt abge-
schirmt waren.

Die heutige Bewufitseinslage ist anders.
Was frither vielleicht Stachel war, Anreiz
zur Nachfolge Jesu, bewirkt heute eher
das Gegenteil, sodaf8 Orden in der Gesell-
schaft als Auflenseiter, als Randsiedler er-
scheinen. Das ist schade und miifSte nicht
so sein, Vielleicht erfahren wir heute in
unserer problembeladenen Welt, daf$ Frie-
denswille, Solidaritat mit den Leidenden,
Nachfolge Jesu nicht einfach gemacht
werden konnen, auch nicht durch
Geliibde. Viele meinen, das Sich-festlegen
auf eine Lebensform, sei es die Ehe oder
die Bindung im Orden, wiirde auch schon
die Kraft geben zur Reife, zur Treue, zum
Durchhalten. Dem ist nicht so. Armut,
Ehelosigkeit und Gehorsam kénnen - wie
die Form ehelicher Bindung — zu starren
Besitztiimern werden, die das Weiterge-
ben der Menschenfreundlichkeit Gottes
an andere behindern.

Sicher miissen wir Abschied nehmen von
einem Verstindnis von Orden, die jahr-
hundertelang als Hochburgen oder
Pflanzstatten fiir Bildung und Kultur un-
zdhlige Menschen anzogen und in der Ge-
sellschaft hochgeachtet waren. Heutiges
und zukiinftiges Ordensleben wird im
Sinne Edith Steins stirker die kleine Jiin-
gergemeinde um Jesus darstellen, die die
Erfahrung des Geborgenseins mit Beweg-
lichkeit und Dynamik des Gesendetseins
in die Welt verbindet. Kennzeichen sol-
cher Ordensgruppen werden, wie in den

apostolischen = Zeiten, unmittelbare,
freundschaftliche Beziehungen sein.

Gestalten wie Edith Stein, Roger Schutz,
Chiara Lubich, Mutter Teresa wirken we-
niger durch auflerordentliche Taten als
durch die Ausstrahlung eines Klimas des
Verstehens und Heilens. Unsere kranke,
von Haff und Kriegen zerfleischte Welt
braucht nicht Verurteilung, sondern An-
nahme, Geborgenheit, Verstehen.
Sterbenden beistehen, Jugendlichen Raum
geben, sie anhdren, mit ihnen umgehen,
verlangt Bescheidenheit, Taktgefiihl, die
Bereitschaft, sich mit ihnen auf den glei-
chen Platz zu begeben. Die Orden, auch
die kontemplativen, miissen in den Orts-
kirchen so integriert sein, dafl deren Mit-
glieder nicht als Sonderlinge, als Indivi-
dualisten erscheinen, sondern mit dem
Leben der Gemeinde in Beziehung stehen,
ihre Freuden und Leiden teilen. Ordens-
und Nichtordensleute sollten so miteinan-
der umgehen, daf man den einen Auftrag
splirt, den einen Weg, das eine Ziel - Jesus
Christus.

Was die Ordensleute dringend brauchen,
ist die Umsetzung ihrer geistlichen Erfah-
rungen in seelsorgliches Tun. Die Seel-
sorge am Menschen ist heute in einer weit-
hin dem Christentum entfremdeten
Gesellschaft notwendiger denn je. Edith
Stein wiinschte schon vor 50 Jahren, die
Frauen sollten sich stirker an der Pastoral
beteiligen. Fiir sie war die Kirche ein le-
bendiger, dynamischer Proze8, nicht ein
starres System, in dem alles unverander-
lich bleiben mufS. Ordensfrauen iiberneh-
men heute Aufgaben als Pastoral- und
Gemeindereferentinnen, als Exerzitienlei-
terinnen, Bildungsreferentinnen, Kran-
kenhausseelsorgerinnen. Es ist sicher erst
ein Anfang, es sollten mehr sein, die sich
in diesen Berufen engagieren. Viele
Schwestern haben heute noch in der zwei-
ten Lebenshilfte den Mut, sich neu zu ori-
entieren, in geistlichen Gesprichen, im



Herbstrith / Edith Steins prophetische Vision der Orden

Zuhoren, Dienst am Menschen zu leisten.
Das gilt nicht nur in der Berufsbegleitung
junger Menschen, das gilt auch fiir die Be-
gleitung von &lteren Menschen in Alten-
und Pflegeheimen. Beten lernt man durch
Mitbeten, Glauben durch sich Anver-
trauen, Miteinanderleben, Miteinander-
sprechen. Im Sinne Edith Steins sind die
Plane Gottes mit uns schopferisch, uner-
wartet und segenbringend.

Literatur:

Die Texte von Klaus Hemmerle und Gisbert Gres-
hake befinden sich auch in dem Buch:

Waltraud Herbstrith (Hrsg.), Orden als Lebensmodell,
Rethe Edith-Stein-Karmel Tibingen, Bd. 13, Kaffke,
Miinchen 1983, mit Beitrigen von: Gisbert Greshake,
Klaus Hemmerle, Waltraud Herbstrith, Peter Lip-
pert, Peter Schnell, Anna Maria Strehle, Friedrich
Wulf, Winfried Zeller.

Waltraud Herbstrith, Da-Sein fiir andere, Geistliche
Berufung heute, Kaffke, Frankfurt/M. 1977.

«Das Buch besticht durch sein sensibles
Wahmehmen der heutigen Glaubensnot,
durch die Pragnanz der geistesgeschichtli-
chen Analyse, die Stimmigkeit der Argumen-
tation und durch ein behutsames Aufgreifen
tatsdchlicher Chancen fir eine mystische
Spirituatitat...“

Fritz Arnold

Befreiungs-
therapie

MYSTIK

GOTTESERFAHRUNG IN EINER
WELT DER ,,GOTTESFINSTERNIS

211 Seiten, kart. DM 34,—/6S 265.-/sfr 34,20
ISBN 3-7917-1288-8

»--Warum heute nicht so sehr das theologi-
sche Nachdenken dber Gottim Vordergrund
zu stehen hat, sondern das anthropologisch
vermittelte Bemihen um Wege zu Gott, be-
grindet Arnold in den Kapiteln:

Die Gottesfrage im Horizont heuti-
gen Denkens / Der Weg der Verdun-
kelung der Gottesfrage im philoso-
phischen Denken / Erfahrungen der
christlichen Mystik als Weghilfe in
einer Zeit der Gottesfinsternis / Der
verborgene Gott als Impuls fiir den
rechten pastoralen Umgang mit den
Fragen unserer Zeit.

Das Buch verharmlost weder die tiefge-
hende Verunsicherung des Gottesglaubens
heute, noch verschweigt es das Maf3 an
geistlicher Mihe, das fir eine mystische
Gotteserfahrung vonndten ist. Gerade
darum wird aber die angestrebte therapeuti-
sche Dimension der Mystik besonders klar
ersichtlich und, was das Wichtigste ist,
glaubwiirdig.

(Theologie und Glaube, Paderborn)

Verlag Friedrich Pustet mﬂ
Pf. 11 04 41 D-8400 Regensburg \

147






